
Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 31

SPEKTRUM MAQASID Al-SYARIAH DALAM REKONSTRUKSI IJTIHAD

(Sebuah Upaya Pembacaan Terhadap Posisi Maqasid Dalam Bentuk-Bentuk
Ijtihad Kontemporer dan Komparasinya Dengan Ijtihad Para Ulama Klasik)

Rabiatul Hidayah, S.HI., M.Sy

Dosen Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Mempawah
Contributor Email: rabiatulhidayah03@gmail.com

ABSTRACT

Maqasid as syar'iyah or maqasid as shari’a’ is not a branch of science that was
only raised in the last centuries of muta'akhhirin scholars or so-called contemporary
scholars, but since the discussion of this issue receives more attention than other
chapters in shari'a and other forms of ijtihad, it seems like a new product. This type of
research is a type of Normative Juridical research, where Normative Juridical research
is legal research that puts the law as a building system of norms. The norm system in
question is about the principles, norms, rules of laws and regulations, covenants and
doctrines (teachings). In this study, researchers used a qualitative approach. A
qualitative approach is a research approach directed towards achieving the goal of
obtaining an in-depth explanation of the application of a theory. Maqasid in ijtihad
classical scholars 'include' or as a branch of discussion of qiyas, is not a branch of
science or method of ijtihad that stands alone, but in later times-contemporary
scholars-the discussion of maqasid is a stand-alone science.
Keynote : Spectrum, Maqasid Al-Sharia, Ijtihad Reconstruction

ABSTRAK

Maqasid as syar’iyah ataupun maqasid as syari’ bukanlah sebuah cabang ilmu
yang baru dimunculkan pada abad-abad terakhir masa ulama muta`akhhirin atau mereka
yang disebut dengan ulama kontemporer, namun karena pembahasan terhadap masalah
ini mendapat perhatian lebih dibandingkan bab-bab lainnya dalam ilmu syari`ah dan
bentuk ijtihad lainnya, maka ilmu ini terkesan produk baru.Jenis penelitian ini adalah
jenis penelitian Yuridis Normatif,dimana penelitian Yuridis Normatif adalah penelitian
hukum yang meletakkan hukum sebagai sebuah bangunan sistem norma. Sistem norma
yang dimaksud adalah mengenai asas-asas, norma, kaidah dari peraturan perundangan,
perjanjian serta doktrin (ajaran). Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan
pendekatan kualitatif. Pendekatan kualitatif adalah pendekatan penelitian yang
diarahkan untuk pencapaian tujuan memperoleh penjelasan secara mendalam atas
penerapan sebuah teori.Maqasid dalam ijtihad ulama-ulama klasik `include` atau
sebagai cabang pembahasan dari qiyas, bukan sebuah cabang ilmu atau metode ijtihad
yang berdiri sendiri, namun pada masa-masa selanjutnya-ulama kontemporer-
pembahasan maqasid merupakan ilmu yang berdiri sendiri.
Kata Kunci : Spektrum, Maqasid Al-Syariah, Rekonstruksi Ijtihad



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

32 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)

A. PENDAHULUAN

Maqasid as syar`iyah ataupun maqasid as syari` bukanlah sebuah cabang ilmu

yang baru dimunculkan pada abad-abad terakhir masa ulama muta’akhhirin atau

mereka yang disebut dengan ulama kontemporer, namun karena pembahasan

terhadap masalah ini mendapat perhatian lebih dibandingkan bab-bab lainnya

dalam ilmu syari’ah dan bentuk ijtihad lainnya, maka ilmu ini terkesan produk baru.

Berdasarkan pembacaan sejarah terhadap cabang ilmu ini, kebanyakan mengklaim

bahwa Imam Asy Syatibi (Busyro 2020,45). adalah tokoh yang pertama kali

mengangkat maqasid sebagai cabang ilmu dalam memahami syari’ah dalam

bukunya ‘Al Muwafaqat’ yang sebelumnya bernama ‘Unwan at ta’rif bi asrar at

taklif. Hal ini adalah wajar, karena pada realitasnya, bahwa Imam Asy Syatibi

adalah ulama pertama yang menyusun sebuah buku yang fokus membicarakan

perihal maqasid ini, meskipun pada tataran praktek penggunaan dan substansi, ilmu

ini sudah mulai diangkat sejak abad ke 3 H, oleh ulama-ulama salaf seperti Imam

At Tirmizi Al Hakim (Ar Raisyuni 1995 ,40). Abu Manshur Al Mathuridy(333 H),

Abu Bakar Qaffal asy syasy (365 H), Abu Bakar Al Abhary (375 H), Al Baqillani

(403 H), yang selanjutnya adalah 2 ulama yang kitabnya merupakan ummahatul

kutub dalam thariqah syafi`iyah/mutakallimkin yaitu Imam Al Haramain dan

muridnya Imam Al Ghazali, bahkan disebutkan bahwa Imam Al Haramain

menyebutkan lafaz`al maqasid, al maqsud, dan al qashdu sebanyak 10 kali dalam

kitabnya Al Burhan (Ali Habibullah 2005.80). Namun dengan data ini tidaklah

berarti bahwa ulama-ulama sebelum abad ke 3 H tidak ‘melirik’ maqasid dalam

ijtihad-ijtihad mereka, karena pada hakikatnya ilmu ini tidak terlepas dalam proses

ijtihad, namun tidak ‘terbahasakan’ secara eksplisit dalam kitab dan ijtihad mereka.

Adapun lebih lanjut mengenai defenisi Maqasid, Imam Asy Syatibi tidak

menguraikan secara langsung dalam kitabnya, hal ini disebabkan banyak hal,

diantaranya sudah adanya pemahaman secara jelas mengenai perihal maqasid ini

dari kitab-kitab ulama sebelumnya (Busyro 2020,46), maka tidaklah heran jika

Imam Asy Syatibi tidak mendefensikan maqasid baik secara bahasa ataupun istilah.

Namun beberapa ulama pada beberapa abad terakhir mencoba mendefinisikan

maqasid syari’ah, dengan tujuan adanya kesepahaman dan persepsi yang jelas

terhadap ilmu ini. Di antara sejumlah pendefenisian yang ada, apa yang



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 33

diungkapkan oleh ahmad Ar Raisuni berikut ini dapat memberikan gambaran

mengenai maqasid syariah, yaitu: Tujuan dari diletakkanya syari’ah untuk

mewujudkan maslahah bagi hambaNya (Ar Raisyuni 1995.19). Definisi ini

berintikan bahwa maqasid adalah hikmah dari setiap hukum yang ditetapkan

syari’ah, oleh sebab itu para fuqaha’ lebih sering menggunakan lafaz hikmah dari

pada al maqsud. Sehingga dalam kajian ini membahas bagaimana upaya

pembacaan terhadap posisi Maqasid dalam bentuk-bentuk ijtihad kotemporer dan

komparasinya dengan ijtihad para ulama klasik.

B. METODE PENELITIAN

Jenis penelitian ini adalah jenis penelitian Yuridis Normatif, dimana

penelitian Yuridis Normatif adalah penelitian hukum yang meletakkan hukum

sebagai sebuah bangunan sistem norma. Sistem norma yang dimaksud adalah

mengenai asas-asas, norma, kaidah dari peraturan perundangan, perjanjian serta

doktrin (ajaran). (Mukti fajar & yulianto achmad,2010.34&51). Dalam penelitian

ini, peneliti menggunakan pendekatan kualitatif. Pendekatan kualitatif adalah

pendekatan penelitian yang diarahkan untuk pencapaian tujuan memperoleh

penjelasan secara mendalam atas penerapan sebuah teori (Mukti Fajar&Yulianto

Achmad 2010.29).

Sumber data yang di gunakan adalah data primer dan data sekunder yakni

terkait pembahasan Maqoshid Al-Syariah. Teknik Pengumpulan Data

menggunakan Studi kepustakaan adalah segala usaha yang dilakukan oleh peneliti

untuk menghimpun informasi yang relevan dengan topik atau masalah yang akan

atau sedang diteliti (Anis Eliyana 2019.527). Sedangkan Teknik analisis data yang

digunakan adalah aktivitas dalam analisis data kualitatif dilakukan secara induktif

dan berlangsung secara terus-menerus sampai tuntas, sehingga data sudah jenuh.

Analisis penelitian ini menggunakan model induktif penjelasan dari masing-masing

langkah.

C. PEMBAHASAN

1. Posisi Maqasid Dalam Ijtihad Ulama Klasik

Berbicara tentang hal ini tentunya membutuhkan pembelajaran lebih

dalam dan serius terhadap kitab-kitab ulama yang secara implisit ataupun

eksplisit menyebutkan pembahasan maqasid ini dalam kitabnya, hal ini



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

34 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)

dibutuhkan sebagai upaya pengenalan posisi dan fungsi ilmu maqasid syariah

dalam ijtihad ulama-ulama terdahulu.

a. Definisi Ijtihad

Ijtihad secara bahasa bermakna ‘bazl al juhd’ : Mengerahkan segala

upaya untuk sampai pada sesuatu yang tidak bisa dicapai kecuali setelah

melalui kesulitan dan beban yang berat. Sedangkan secara istilah ulama

ushul, Ijtihad bermakna: Usaha seorang faqih dengan segenap

kemampuannya untuk sampai pada ‘zhan’ terhadap sebuah hukum syariah.

Dari defenisi ini dapat difahami bahwa ijtihad hanya berlaku pada ruang

lingkup ‘dzhan’ saja, atau dengan bahasa lain, bahwa ijtihad hanya berlaku

pada permasalahan-permasalahan yang belum ada hukum dan nashnya,

ataupun hukum yang dihasilkan dari sebuah nash yang dzhanni dilalah dan

dzanni ats tsubut, seperti sebuah hukum yang berlandaskan pada hadis

ahad, ataupun hukum yang dihasilkan dengan menggunakan kaidah-kaidah

ushuliyah pada mazhab tertentu. Adapun hukum-hukum yang

berlandaskan pada dalil-dalil qath’i-secara tsubutiyah dan dilalah- maka

bukanlah ruang lingkup ijtihad, seperti permasalahan akidah, akhlaq, al

muqaddarat, dan apa yang disebut dengan istilah ‘ma ‘ulima min ad din bi

adh dhorurah’ (Seperti kewajiban puasa, sholat, dll) serta beberapa

kaidah-kaidah umum lainnya, seperti kaidah raf`u al haraj, larangan

mencelakai orang lain, dll. Dalil-dalil yang bersifat qath’i ini tidak

mungkin saling bertentangan satu sama lainnya apalagi bertentangan

dengan dalil dzanni atau ijtihad seseorang, berbeda dengan dalil-dalil

dzhanniyah, sehingga kekuatan hukum yang dihasilkan dari kedua jenis

dalil inipun berbeda pula.

b. Persyaratan seorang mujtahid

Permasalahan ini mermiliki pembahasan panjang dalam buku-buku

ushul fiqh, namun secara umum ada beberapa persyaratan yang harus

dimiliki seseorang sehingga layak melakukan ijtihad:

1) Ma’rifah terhadap kitabullah-bukan bearti harus hafal, minimal

mengetahui dalil-dalil yang berkaitan dengan al ahkam, yang



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 35

berjumlah 500 ayat-menurut Imam Ar Razy, sedangkan Imam Asy

Syafi`i mensyaratkan hafalan terhadap al-Quran bagi mujtahid.

2) Ma’rifah terhadap sunnah meskipun tidak keseluruhan, ijma`,

Qiyas dan syarat-syaratnya, ilmu bahasa arab nahwu dan sharaf

3) Ma’rifah terhadap nasikh dan mansukh

4) Mengetahui metode ijtihad (Al-Isnawi, Jamaluddin 2009 .198).

Sedangkan Imam Asy Syatibi menjadikan pemahaman terhadap

maqasid dan kemampuan untuk mengistimbat sebuah hukum dari

pemahaman maqasid ini sebagai persyaratan pertama bagi seorang

mujtahid, Maka menurutnya wajib bagi seorang mujtahid untuk

mengetahui maksud dan rahasia dari disyari`ahkannya sebuah hukum,

hal ini disebabkan bahwa dalil-dalil syariah datang dengan berbahasa

arab, sedangkan lafaz bahasa arab yang memang sudah merupakan

keistimewaaannya dapat dimaknai lebih dari satu makna, disamping

bahwa pada realitasnya dalil-dalil hukum pada furu’ syariah sering

mengalami pertentangan antara satu denagn lainnya, maka dari

sejumlah interpretasi yang mungkin muncul disebabkan kondisi ini

dibutuhkan adanya pemahaman terhadap maqasid syari’, sehingga

mujtahid tidak terjebak pada keragaman makna dan dalil yang ada,

bahkan pemahaman terhadap maqasid ini juga berfungsi pada

permasalahan furu` yang belum ada hukum dan nashnya, dalam artian,

permasalan ini dapat dicarikan hukumnya melalui qiyas, istihsan,

maslahah mursalah, uruf, dll dengan wasilah maqasid, karena sebuah

nash jika hanya difahami secara leterlek dan dzohirnya saja, maka

hanya akan menghasilkan pemahaman dan ruang lingkup yang sangat

terbatas, berbeda ketika nash ini difahami dengan memperhatikan

maqasidnya, maka pemahaman dengan bentuk ini dapat membuka

pintu seluas-luasnya untuk bermacam bentuk ijtihad seperti qiyas,

istihsan dll. Apa yang diungkapkan oleh Imam Asy Syatibi dalam Al

Muwafaqat senada dengan apa yang dinyatakan oleh Ibnu al Araby

dalam kitab Ahkam Al Quran: lam yafham asy syari`ah man lam

yahkum bi al maslahah` Setelah Imam Asy Syatibi dan Ibn Arabi



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

36 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)

memberikan posisi yang begitu besar terhadap maqasid dalam ijtihad,

maka ulama-ulama selanjutnya juga mengikuti As Syatibi dalam hal

ini.

c. Maqasid dalam ijtihad dan kitab-kitab ulama klasik

Pembahasan maqasid dalam kitab-kitab ulama klasik selalu

ditempatkan pada pembahasan qiyas, khususnya ketika berbicara tentang

pembagian ‘illah’ berdasarkan maksud dari syari’ menjadi 3 bagian,

dharuriyat, hajjiyat, dan tahsiniyat, hal ini perlu diketahui bahwa ada

perbedaan peran antara posisi maqasid dalam ijtihad ulama klasik dan

ulama-ulama kontemporer (Al-Hasani Ismail.1998.37)

2. Maqasid dalam kitab Ulama Klasik

a. Imam Al Haramain

Sebagaimana diungkapkan oleh sejumlah muhaqqiqin, bahwa Imam

Al Haramain merupakan ‘ar raid dalam pembahasan maqasid. Dalam

bukunya Al Burhan fi Ushul Al fiqh, Imam Al Haramain membagi

maqasid syariah menjadi dua jenis, Pertama Maqasid yang dihasilkan

secara istiqra, tidak termaktub dalam nash- Kedua: Maqasid yang terdapat

dalam nash dan difahami melalui qorinah-qorinah yang ada, konklusi ini

difahami ketika Imam Al Haramain menjelaskan tentang bab-bab mana

saja yang boleh diterapkannya metode qiyas dalam pengambilan

hukumnya, maka Imam Al Haramain membagi Ushul Syari`ah menjadi 5

bagian:

1) Ushul yang secara akal merupakan hal yang dharuri demi

keberlangsungan hidup, seperti hifz ad dima’ dan larangan melakukan

pembunuhan, hal ini merupakan `illah diwajibkannya qisas.

2) Ushul yang berhubungan dengan kepentingan umum, akan tetapi tidak

sampai pada martabat dharury, ushul seperti ini merupakan ‘illah bagi

beberapa bentuk transaksi dalam syariah.

3) Ushul yang merupakan anjuran terhadap adab-adab yang seharusnya

(Tahsinat)

4) Ushul yang berhubungan dengan perkara-perkara yang mandub

sunnah



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 37

5) Ushul yang tidak bisa difahami maknanya,

Pembagian yang dilakukan oleh Imam Al Haramain ini dapat

dikatakan pembagian yang sama sebagaimana dilakukan oleh Imam Asy

Syatibi ketika menyebutkan pembagian maqasid menjadi dharuriyah,

hajjiyah dan tahsiniyah. Maka kelima ushul syariah ini menurut Imam Al

Haramain merupakan maqasid syariah yang tidak termaktub secara nash-

maqasid istiqraiyah (Al Juwainy 1938,16-17), ketika kelima point ini

telah diakui keberadaannya sebagai ushul dalam syariah, maka boleh

melakukan qiyas terhadap ushul-ushul syariah tersebut.

Kedua, Adapun Maqasid yang didapati melalui qarinah yang

menyertai teks, Imam Al haramain menjelaskan lebih lanjut bahwa untuk

memahami maksud dari disyariahkannya sebuah hukum membutuhkan

adanya qorinah yang menguatkan bangunan pemahaman tersebut, dan

qarinah ini ada dua jenis: Al qara’in al haliyah (kondisi datangnya nash)

dan al qarain al maqaliyah (difahami dari lafaz nash).

b. Imam Al Ghazali

Sementara apa yang dilakukan oleh Imam Al Ghazali dalam

kitabnya ‘Al Mushtasyfa, al mankhul, dan Syifa’al ghali’ juga tidak jauh

berbeda dengan apa yang dituliskan oleh Asy Syatibi dalam kitabnya al

muwafaqat, dengan menyebutkan bahwa tujuan dari syari`ah adalah untuk

memelihara agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta manusia serta

menyebutkan pembagian maslahah menjadi dharuriyah, hajjiyah dan

tahsiniyah, Tidak hanya sampai di sini, Imam Al Ghazali juga menjelaskn

bahwa bagi setiap jenis dari maslahah ini disertai ‘mukammila’ pelengkap

untuk lebih menyempurnakan maslahah yang ada, seperti persyaratan

adanya tamatsul dalam qisas (pelengkap hifz nafs dharury), anjuran untuk

tidak menikahkan wanita yang masih kecil kecuali dengan laki-laki yang

sekufu` dan dengan mahar mits (Pelengkap untuk maslahah hajjiyah) dll.

Dari pembagian ini, Al Ghazali menambahkan bahwa ketiga jenis

maslahah ini merupakan makna dari almunasabah (merupakan salah satu

metode pencarian ‘illah dalam bab qiyas), oleh sebab itu seluruh

munasabah yang ada mempunyai satu tujuan yang sama yaitu mewujudkan



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

38 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)

maqasid as syari’. Berikut petikan contoh dari fungsi munasabah dalam

penetapan hukum: Rasulullah melarang seseorang untuk menjadi qadhi-

memutuskan hukum satu perkara ketika dalam kondisi marah, selanjutnya

ulama berbeda pendapat, apakah ‘illah’ pelarangan ini hanya terbatas pada

`kondisi marah saja` ataukah mencakup yang lainnya? Imam Ghazali

berpendapat dalam hal ini dengan menyatakan : bahwa kondisi seseorang

dalam keadaan marah di dalam hadis ini memiliki dua kemungkinan :

pertama: larangan qadha` memang disebabkan oleh kondisi marah, kedua:

termasuk kondisi lain yang menyebabkan kegelisahan dan tidak objetif

dalam mengambil keputusan, ketika ‘illah’ pelarangan dalam hadis ini

dikembalikan pada kemungkinan kedua, maka inilah yang dinamakan

dengan al munasabah.

c. Fakhruddin ar Razy (606 H) dan Saifudiin Al Amidy (631 H)

Kedua ulama ini merupakan ulama yang merangkum keempat

ummahatul kutub dalam thariqah syarfi`iyah ( Al ‘Ahdu, Al Mu’tamad, Al

Burhan dan Al Mushtasyfa), yang mana keempat kitab ini ditalhis oleh Ar

Razy dalam kitabnya Al Mahsul, dan oleh Al Amidy dalam kitabnya Al

Ihkam fi ushul al ahkam. Point penting yang paling berpengaruh dalam

kitab Al Ihkam perihal maqasid, bahwa Imam Al Amidy menjadikan

maqasid sebagai wasilah dalam mentarjih jika terjadi beberapa

kemungkinan dalam proses qiyas, dan Al Amidy juga merupajan ulama

pertama yang membagi maqasid dharuriyah menjadi lima yaitu (hifz ad

din, an nafs, al ‘aql, al mal, dan an nasal).

Setelah keempat ulama ini dan beberapa ulama-ulama selanjutnya

seperti Ibnu Taimiyah, Ibnu Qayyim, Al qarafy, Ibnu Rusd`’z bin abd as

Salam, dan Najmuddin Ath Thufi, perkembangan maqasid syari`ah tidak

mengalami perubahan dan perkembangan yang begitu berarti, karena pada

masa-masa setelah najmuddin ath Thufi merupakan masa kejumudan

dalam dunia fiqh dan syariah, begitu juga dengan kitab Al Muwafaqat

yang ditulis oleh Imam Asy Syatibi, beberapa waktu lamanya kitab ini

tidak begitu diperhatikan oleh sejumlah besar kalangan ulama, hingga

akhirnya Imam Muhammad Abduh menyingkap kembali kitab dan faham



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 39

Maqasid yang pernah diusung oleh Imam Asy Syatibi, yang kemudian

proses ini dilanjutkan oleh Syeikh Rasyid Ridho dan Syeikh Abdullah

Darraj-murid Muhammad Abduh yang merupakan pentahqiq kitab Al

Muwafaqat, hingga ilmu ini kembali dibahas dan mendapat perhatian lebih

dari kalangan ulama kontemporer.

Dari pemaparan ini, dapat diambil kesimpulan bahwa pembahasan

terhadap maqasid dalam ijtihad ulama-ulama klasik `include` atau sebagai

cabang pembahasan dari qiyas, bukan sebuah cabang ilmu atau metode

ijtihad yang berdiri sendiri, namun pada masa-masa selanjutnya-ulama

kontemporer- pembahasan maqasid merupakan ilmu yang berdiri sendiri.

3. Pembahasan Maqasid Versi Ulama Kontemporer

Imam Muhammad Ath Thahir Muhammad ibn Asyur merupakan ulama

kontemporer yang pertama kali mengusung pembahasan maqasid sebagai salah

satu metode ijtihad yang berdiri sendiri,yang dinamakan dengan ‘istidlal at

taqsidy’ bahkan disebut sebagai pengganti dari ushul fiqh (Ali Habibullah

2005.84) Adapun latar belakang lahirnya pemikiran ini menurut ibn Asyur,

bahwa mayoritas ‘ushul’ atau kaidah yang digunakan dalam menghasilkan

sebuah hukum fiqh adalah ushul yang sifatnya ‘dzhan’ bukan qathi’,hal ini

disebabkan karena dunia fiqh adalah dunia ijtihad, dan ijtihad hanya berkisar

pada ruang lingkup ‘dzhan’, disebabkan hal ini maka sangat sulit untuk

mengadakan `taqrib` di antara sejumlah mazhab fiqh yang telah ada, hingga

dari realitas ini, Ibn Asyur berijtihad untuk mengadakan pembahasan khusus

terhadap kaidah yang bersifat maqasidiyah menelusuri hikmah dan maksud

dari sebuah hukum sebagai upaya taqrib dari sejumlah mazhab fiqh. Di

samping hal ini, Ibn Asyur ingin mewujudkan adanya sebuah kaidah dan ushul

yang qath’i ataupun mendekati qath’i dalam ijtihad fiqh yang berlandaskan

dari ilmu maqasid syari`ah. Dari pijakan awal ini, dapat dibaca bahwa Ibn

Asyur menginginkan adanya tajdid dalam dunia fiqh-ijtihad, kesimpulan ini

lebih dipertegas lagi dengan ungkapan Ibn Asyur yang menyatakan bahwa

maqasid syariah adalah pengganti dari ilmu ushul fiqh kaidah ushul fiqh.

Benarkah tajdid fiqh ini memang diperlukan? Lalu sejauh apa perbedaan



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

40 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)

mendasar antara pemahaman maqasid versi ulama klasik dan ulama

kontemporer serta pengaruhnya dalam ijtihad fiqh?

Dalam Fiqih ahlu sunnah bahwa dengan wafatnya Rasulullah pada tahun

11 H, maka pada saat itulah nash agamapun terhenti, berbeda dengan fiqh

syiah yang menganggap nash masih ada hingga tahun 329 H tepatnya ketika

terjadi al ghibah al kubra, lalu hal ini menimbulkan satu fenomena di kalangan

kaum muslimin waktu itu, dimana mereka dihadapkan pada sejumlah

permasalahan yang tidak ditemukan jawabannya secara langsung dari nash

yang sudah ada, maka dari kondisi ini, para ulama berijtihad untuk melahirkan

kaidah-kaidah dan beberapa peraturan sebagai alat untuk mengistimbat hukum,

seperti qiyas, istihsan, maslahah mursalah dan lainnya, serta menghadirkan

dalil-dalil atas keabsahan kaidah-kaidah ini. Perjalanan ijtihad ini terus

berlangsung dengan berbagai perubahan dan perkembangannya-terlebih pada

kaidah-kaidah ushuliyah-, dengan penambahan dan pendeskripsian yang lebih

dalam, seperti pada masalah qiyas, pembahasan tidak hanya dicukupkan pada

rukun dan metode akan tetapi semakin melebar ke pembahasan metode

pencarian `illah`, hingga kitab-kitab ulama terdahulu dipenuhi dengan beberapa

persyaratan dan batasan-batasan pada hampir setiap kaidah dan pembahasan

yang ada, dari proses ini lahirlah sebuah kesimpulan : bahwa dzhan merupakan

hujjah dalam dunia fiqh ijtihady karena memang pada mayoritasnya ijtihad

ulama-ulama ini berangkat dari dzhan (Ali Habibullah 2005.57). Maka dari

deskripsi ini tidaklah harga mati bagi ulama-ulama setelah mujtahidin masa-

masa awal ijtihad untuk mengadakan tajdid fiqh beserta ushulnya, karena

pembahasan fiqih merupakan pembahasan yang paling dekat denagn kehidupan

masyarakat yang selalu mengalami perkembangan dan perubahan yang sangat

cepat, di lain sisi tajdid juga merupakan proses perbaikan metode berfikir,

perpindahan dari metode taqlid, hafalan dan sekedar naql pendapat-pendapat

ulama terdahulu menjadi proses hidupnya fiqh dan pola fikir bukan hanya

sekedar mengutip dan memilih pendapat ulama-ulama terdahulu.

Posisi tajdid di sini dapat difahami, bahwa ketika qiyas sebagai salah satu

metode ijtihad tidak bisa digunakan sebagai wasilah untuk menggali sebuah

hukum yang disebabkan beberapa sebab, seperti adanya perbedaan yang



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 41

kontras antara al asl ( al maqis ‘alaih) dan al far’u, disebabkan perubahan dan

timbulnya beragam permasalahan baru, maka kondisi ini memaksa untuk

lahirnya metode ijtihad maqasidy, katakanlah analoginya seperti ini: ketika

ulama-ulama klasik mencetuskan metode ijtihad seperti istihsan, maslahah

mursalah dll disebabkan bahwa sebuah permasalahan yang bersangkutan tidak

termasuk dalam metode qiyas, maka seperti itu pula kondisi ijtihad maqasid

saat ini.

Namun, Maqasid yang dikatakan oleh Ibn Asyur sebagai solusi menuju

qath’inya atau mendekati qath’i sebuah hukum tidak secara mutlak dapat

difahami dan diterima begitu saja, karena posisi ilmu maqasid dalam hal

ini memiliki dua peran, pertama: Sebagai penyingkap dari hikmah yang

terkandung dari sebuah nash, dan kedua : sebagai sumber untuk menghasilkan

sebuah hukum, maka apa perbedaan antara hukum yang dihasilkan melalui

metode maqasid dengan metode istihsan dan maslahah mursalah, karena kedua

sumber ini juga berpijak pada maslahah. Untuk elaborasi lebih lanjut dari

istidlal at taqsidy ini dapat terlihat jelas dari contoh berikut:

Pensyaratan adanya wali dalam akad nikah:

Para Ulama dalam hal ini terbagai menjadi 3 kelompok besar:

1. Menurut Imam Malik dan Syafi`i, wali merupakan salah satu syarat sahnya

nikah.

2. Menurut Imam Abu Hanifah, Zufar, Sya`bi dan Az Zuhri , jika seorang

wanita menikahkan dirinya dengan laki-laki yang kafa`ah maka nikahnya

sah.

3. Sedangkan golongan ketiga membedakan jika wanita tersebut masih gadis

atau janda, dan wali hanya disyaratkan bagi gadis, sedangkan janda

keberadaan wali dalam akd nikah tidaklah disyaratkan.

Menanggapi perbedaan ini Ibn Rusyd menyebutkan bahwa latar belakang

terjadinya ikhtilaf di kalangan ulama dalam pensyaratan wali adalah lahirnya

beberapa kemungkinan-kemungkinan dan interpretasi dari nash yang

mensyaratkan perwalian tersebut, di samping nash-nash ini juga masih

dipertentangkan kesahihanya, kecuali satu hadis yang diriwayatkan oleh Ibn

Abbas. Dengan kondisi ini, maka hukum yang dihasilkanpun bersifat dzhan.



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

42 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)

Menengahi dari sejumlah pendapat yang ada, Ibn Asyur lebih condong kepada

pendapat pertama yang dikuatkan dengan metode istidlal at taqshidy : Bahwa

maqasid as Syari` dari adanya `akad nikah` adalah memebedakan antara akad

nikah dengan akad-akad lainnya, dan salah satu cara untuk mewujudkan

maqasid syari’ dalam pembedaan ini adalah dengan mensyaratkan adanya wali,

karena akad-akad lainnya dalam kehidupan manusia tidak ada satupun yang

mensyaratkan keberadan wali (Yusuf Qardhawi.150)

Di samping itu, metode ijtihad maqasidy tanpa batasan dan ruang lingkup

yang jelas juga dikhwatirkan menjadi pembuka kesempatan bagi setiap orang

untuk mengeluarkan sebuah hukum berdalih dengan asas maqasid dan

mencampur adukkan antara mafhum maqasid dengan mafhum dharurat untuk

melegalkan hal-hal yang jelas-jelas di larang dalam syari`ah, seperti beberapa

pihak yang menyatakan penghalalan bunga bank dengan dalih maslahah ‘ad

dharurat tubih al mahzurat’, dan banyak fenomena-fenomena lain yang

senada, ketika nash ditinggalkan begitu saja dengan dalih maslahah ataupun

maqasid.

Mungkinkah nash bertentangan dengan maslahah?

Sebuah nash yang qath’i secara tsubut dan dilalahnya tidak mungkin

bertentangan dengan maslahah, dan kalaupun seandainya bertentangan maka

nash qath`i dikedepankan dari pada maslahah, karena sebagaimana dijelaskan

di awal bahwa ruang lingkup ijtihad tidak mengutak-atik tataran nash-nash

yang qath’i. Pembicaraan di sini hanyalah seputar nash-nash yang dzhanni,

baik secara tsubut ataupun dilalahnya. Dalam mazhab Malikiyah dan

Hanafiyah jika terjadi pertentangan antara maslahah qath’iyah dan nash

dzhanni maka maslahah yang qot`i lebih dikedepankan ketimbang nash, atau

nash dijadikan pentakhsis bagi nash tersebut. Berbicara mengenai hal ini, sosok

kontroversi yang paling sering disebut adalah Najmuddin Ath Thufi. meskipun

sangat banyak pemikir-pemikir kontemporer yang mengikutinya bahkan

melampaui dari apa yang disampaikan oleh Ath Thufi, Ath Thufi ketika

mensyarah hadis ‘la dharara wa la dhirara’ menanggapai perihal maslahah

ini dengan ungkapannya : bahwa maslahah dikedepankan daripada nash dan

ijma` dengan metode ‘takhsis atau al bayan’, sehingga menurut Ath Thufi,



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 43

seluruh hukum syari`ah yang ada ditakhsis oleh hadis la dharara wa la

dhirara, pernyataan Ath Thufi tentu saja mendapat tanggapan yang luar biasa

dari ulama-ulama lainnya, karena pada hakikatnya, maslahah hanya dapat

difahami dari nash-sebagaimana yang diungkapkan oleh Asy Syatibi bahwa

maslahah didapati melalui nash dengan metode istiqra` bukan mutlak difahami

dengan hasil logika dan akal saja (Asy Syatiby, 2003.315), oleh sebab itu

ketika terjadi pertentangan antara maslahah dan nash, maka pada hakikatnya

adalah pertentangan antara nash yang satu dengan nash yang lainnya, bukan

antara maslahah dan nash.

Tajdid Fiqih dengan istidlal at taqshidy?

Ulama-ulama klasik ketika menggali hukum dan makna dari sebuah nash

maka metode yang digunakan adalah melalui ‘dilalah alfaz’ dan tidak melihat

sisi maqasid syari’ dari nash tersebut sebagaimana yang diungkapkan oleh Asy

Syatibi, latar belakang inilah yang menyebabkan Ibn Asyur untuk merombak

tatanan ushul fiqh yang ada dengan menambahkan istidlal at taqshidy sebagai

salah satu metode ijtihad, akan tetapi pada hakikatnya Ibn Asyur bukan sekedar

hanya menambahkan point ‘istidlal at taqshidy’ ke dalam metode ijtihad, akan

tetapi istidlal at taqsidy ini juga menjadi ‘hakimah’ alat pengontrol bagi metode

ijtihad lainnya, hingga sangat sering ditemukan benturan antara istidlal ini

dengan metode ijtihad lainnya. Sebelum melihat lebih lanjut bentrokan antara

metode ini ada baiknya lebih dahulu menyinggung ushul-ushul dan kaidah

ijtihad versi ulama ahlu sunnah yaitu: Qiyas, Istishab, Maslahah mursalah,

Istihsan dan sad az zara’i. Selanjutnya Untuk lebih merinci permasalahan ini

adalah sebagai berikut:

Maqasid dan Qiyas

Sebuah ungkapan menyatakan : keberadaan maqasid merupakan pertanda

matinya qiyas (Ali Habibullah.2005.153), pada prakteknya bahwa ketika

ijtihad ala maqasid ini diterapkan, maka qiyas versi ulama-ulama klasik tidak

lagi digunakan, karena perbedaan mendasar antara keduanya : bahwa dengan

metode maqasid tidak dibutuhkan untuk mencari ‘illah’ bagi setiap

permasalahan-permaslahan kontemporer, karena yang terpenting dari sebuah

hukum ataupun nash adalah hikmah ataupun maslahah, hingga permasalahan-



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

44 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)

permasalahan ini hanya cukup dikembalikan pada sebuah kaidah maqasidiyah

yang merupakan istiqra’ dari nash-nash yang ada. Begitu juga dengan istihsan,

ketika qiyas tidak lagi dipergunakan secara otomatis istihsan juga

tersampingkan, karena istihsan pada hakikatnya adalah cabang dari qiyas.

Istidlal at taqsidy ini juga memperbesar makna ‘illah’ dalam qiyas

sehingga membuka pintu selebar-lebarnya bagi permasalahan apa saja yang

mempunyai hikmah yang sama dari sebuah hukum. Dalam qiyas, sebuah `illah`

disyaratkan keberadaannya ‘mundhabithah’ (Al Amidi 2005.80) oleh sebab itu

ulama tidak menggunakan hikmah sebagai ‘illah’, sebagai contoh: ‘illah

diperbolehkannya berbuka puasa pada bulan ramadlan adalah ‘safar’

perjalanan, sedangkan hikmahnya adalah raf`u al masyaqqah, ketika al

masyaqqah dijadikan sebagai ‘illah, maka akan membuka pintu bagi

permasalahan-permasalhan lain untuk masuk ke dalam hukum ini, seperti para

pekerja yang bekerja keras seharian pada bulan puasa apakah juga

diperbolehkan untuk berbuka puasa, karena mereka juga mengalami kondisi

masyaqqah! kalau sebuah hukum dikembalikan pada hikmahnya maka para

pekerja di sini juga berhak untuk berbuka puasa, namun jika dikembalikan

pada ‘illah yang diambil dari nash maka jawabannya adalah tidak

diperbolehkan berbuka puasa karena nash hanya membatasi `illah di sini

sekedar ‘safar’ bukan yang lainnya.

Maqasid dan Al Istishab

Istishab merupakan hujjah menurut Malikiyah, Imamiyah, Hanabilah dan

kebanyakan ulama syafi`iyah dan ulama-ulama Ahnaf. Bentrokan yang terjadi

antara istidlal at taqsidy dengan istishab ini adalah : bahwa pada dasarnya

istishab mempunyai beberapa bentuk seperti asholah al ibahah, dan bara`ah az

zimmah yang merupakan bara’ah ashliyah dan bukan sebuah hukum yang

mengharuskan sesuatu ilzam, sedangkan dengan diterapkannya metode istidlal

at taqshidy pada bentuk istishab, ini bisa merubah sebuah bentuk istishab

menjadi sebuah keharusan ilzam, hal ini sangat bisa terjadi, karena jika ternyata

satu bentuk istishab merupakan salah satu sarana untuk mewujudkan maqasid

as syari’, maka posisi istishab di sini yang tadinya merupakan sebuah

kebolehan menjadi sebuah keharusan.



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 45

Maqasid dan Maslahah Al Mursalah

Maslahah al mursalah merupakan hujjah dan salah satu metode ijtihad

menurut Hanabilah dan Malikiyah, sedangkan hanafiyah dan Syafi`iyah tidak

mengakuinya sebagai hujjah. Bentrokan yang terjadi antara maslahah al

mursalah dengan istidlal at taqsidy adalah bahwa tidak mungkinnya

menggunakan maslahah yang masih bersifat dzhan-dalam hal ini maslahah al

mursalah- dengan adanya maslahah yang merupakan pembacaan maqasid

syari’ dari nash-nash yang sudah ada dengan metode istidlal at taqshidy, maka

sudah tertentu maqasid syari’ yang didapatkan dari nash lebih dikedepankan

daripada sekedar maslahah yang masih bersifat multi penafsiran.

Hemat Penulis, dari deskripsi ini tidaklah mengherankan jika

pembahasan maqasid asy syari’ah mendapatkan porsi yang lebih dalam

pembahasannya dibanding pembahasan-pembahasan fiqh ataupun ushul fiqh

lainnya, karena memang pada dasarnya ilmu ini merupakan satu bentuk metode

ijtihad baru yang lahir pada abad ke 20. Lebih lanjut dapat dikatakan bahwa

metode istidlal at taqsidy hanya mempunyai 2 ushul saja dalam menetapkan

sebuah hukum, yaitu:

1. nash kitab dan sunnah

2. akal logika, di mana maqasid difahami melalui nash lalu maqasid ini

diterapkan ke dalam berbagai bentuk permasalahan yang ada. Sehingga

ijtihad yang dilakukan seorang mujtahid dengan metode istidlal at taqsidy

ini adalah sebagai berikut:

a. Ijtihad dalam nash-nash syari’ah, dengan cara mengali makna dari

sebuah nash melalui lafaz nash tersebut dan menghasilkan hukum yang

dimaksud.

b. Ijtihad dalam mencari maqasid yang terkandung dari sebuah nash

c. Ijtihad untuk menetapkan sebuah hukum yang belum terdapat nash dan

hukumnya.

Jadi tidaklah berlebihan ketika Ibn Asyur menyatakan bahwa metode

istidlal at taqsidy ini merupakan pengganti al badil dari ilmu ushul fiqh, karena

pada tatarannya banyak bentrokan yang terjadi antara metode ijitihad ulama-

ulama klasik dengan metode maqasid ini. Bisakah hal ini dikatakan dengan



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

46 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)

tajdid dalam dunia fiqh? Jawabannya tentu saja bisa, karena pada hakikatnya

tajdid pada dunia fiqh itu sendiri memiliki dua bentuk, pertama: tajdid dari

segi maudlu’ kedua: Tajdid dari segi syakal, adapun metode istidlal at taqsidy

merangkum kedua jenis tajdid ini.

Maqasid sebagai solusi?

Selain misi tajdid yang diusung oleh faham maqasid ini, juga merupakan

sebuah kekhawatiran terhadap stabilitas hukum dan metode ijtihad yang ada,

karena setiap orang akan gampang menghukumi sesuatu dengan dalih maqasid,

oleh sebab inilah, para pencetus faham maqasid ini memberikan persyaratan

dan metode dalam menggali maqasid syari juga selain ilmu maqasid as syari`ah

juga dibutuhkan apa yang disebut dengan fiqhul muwazanah sebagaimana yang

diungkapkan oleh Imam Asy Syatibi : Bahwa maslahah yang ada di dunia ini

ada dua segi: dari segi realitas yang ada, dan dari segi maslahah yang

terkandung dalam nash, sehingga pemahaman maqasid saja tidak cukup,

namun dibutuhkan pemahaman terhadap kondisi dan permasalahan yang ada.

D. KESIMPULAN

1. maqasid dalam ijtihad ulama-ulama klasik ‘include’ atau sebagai cabang

pembahasan dari qiyas, bukan sebuah cabang ilmu atau metode ijtihad yang

berdiri sendiri, namun pada masa-masa selanjutnya-ulama kontemporer-

pembahasan maqasid merupakan ilmu yang berdiri sendiri.

2. Dalam penggunaan Maqoshid sebagai dalil dalam ijtihad haruslah memahami

antara mafhum maqasid dengan mafhum dharurat dan syarat-syarat yang lain

sebagaiman yang telah di jelaskan.

3. Pemahaman ulama kontemporer terhadap maqashid al-syariah sebagai metode

ijtihad tersendiri sangatlah dikhawatirkan akan terjadi kemudahan dalam

menetapkan suatu hukum hanya berdasarkan kepada alasan maqashid

DAFTAR PUSTAKA

Al Juwainy, Abu Al Ma’ali. (1938). Al Burhan fi ushul al Fiqh. Kairo: Dar al Anshar.

Az Zarqa’, Mustafa Ahmad. (1968). Al Madkhal Al Fiqhi Al `Am. Damaskus: Dar Al
fikr

Ar Raisyuni, Ahmad. (1995). Nazriyah al maqasid ‘inda imam asy syatibi. Dar al
‘alamiyah lil kitab al islami.



Al-Astar : Journal of Islamic Studies
https://jurnal.staimempawah.ac.id/index.php/alastar/

e-ISSN 2828-9188
p-ISSN 2829-3339

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 47

Al Hasani, Ismail. (1995). Nazriyah Al Maqasid ‘Inda Imam Muhammad At Thahir Ibn
Asyur. U.S.A: Al Ma`had al `alami li al fikri al islami.

Al Qardlawi, Yusuf. (1998). As Siyasah Asy Syar’Iyah. Kairo: Maktabah Wahbah.

Asy Syatiby, Abu Ishaq. (2003). Al Muwafaqat. Maktabah At Tawfiqiyah. Kairo: Dar
Ath-Thalai’.

Al Amidy, Syaifuddin. (2005). Al Ihkam fi Ushul Al Ahkam. Bairut: Dar Al Kutub al
‘ilmiyah.

Ali Habibullah, Syeikh. (2005). Dirasat Fi Falsafah Ushul Al Fiqh Wa Asy Syari`Ah
Wa Nadzriyah Al Maqasid. Beirut: Dar al Hadi.

Al Isnawi, Jamaluddin. (2009). Nihayah As Sul Fi Syarhi Minhaj Al Ushul. Beirut: Dar
Ibnu Hazm.

Anis Eliyana DKK. Prisiding Temu Ilmiah Nasional Balitbang Tahun 2019
“Percepatan Pengembangan Desa Mandiri”, (Surabaya: Badan Peneliti Dan
Pengembangan Jawa Timur).

Busyro. (2020). Pengantar Filsafat Hukum Islam. Jakarta: Kencana.

Mukti Fajar, Yulianto Achmad. (2010). Dualisme Penelitian Hukum Normatif &
Empiris. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.


