Al-Astar : Journal of ISamic Sudies e-1SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

SPEKTRUM MAQASID Al-SYARIAH DALAM REKONSTRUKSI IJTIHAD

(Sebuah Upaya Pembacaan Terhadap Posis Magasid Dalam Bentuk-Bentuk
Ijtihad Kontemporer dan Komparasinya Dengan |jtihad Para Ulama Klasik)

Rabiatul Hidayah, SHI., M.Sy

Dosen Sekolah Tinggi Agama lslam (STAI) Mempawah
Contributor Email: rabiatul hidayahO3@gmail.com
ABSTRACT

Magasid as syar’iyah or maqgasid as shari’a’ is not a branch of science that was
only raised in the last centuries of muta'akhhirin scholars or so-called contemporary
scholars, but since the discussion of this issue receives more attention than other
chapters in shari'a and other forms of ijtihad, it seems like a new product. This type of
research is a type of Normative Juridical research, where Normative Juridical research
is legal research that puts the law as a building system of norms. The norm system in
guestion is about the principles, norms, rules of laws and regulations, covenants and
doctrines (teachings). In this study, researchers used a qualitative approach. A
gualitative approach is a research approach directed towards achieving the goal of
obtaining an in-depth explanation of the application of a theory. Magasid in ijtihad
classical scholars 'include’ or as a branch of discussion of giyas, is not a branch of
science or method of ijtihad that stands alone, but in later times-contemporary
scholars-the discussion of magasid is a stand-alone science.

Keynote : Soectrum, Magasid Al-Sharia, |jtihad Reconstruction

ABSTRAK

Magasid as syar’iyah ataupun magasid as syari’ bukanlah sebuah cabang ilmu
yang baru dimunculkan pada abad-abad terakhir masa ulama muta akhhirin atau mereka
yang disebut dengan ulama kontemporer, namun karena pembahasan terhadap masalah
ini mendapat perhatian lebih dibandingkan bab-bab lainnya dalam ilmu syari ah dan
bentuk ijtihad lainnya, maka ilmu ini terkesan produk baru.Jenis penelitian ini adalah
jenis penelitian Yuridis Normatif,dimana penelitian Y uridis Normatif adalah penelitian
hukum yang meletakkan hukum sebagai sebuah bangunan sistem norma. Sistem norma
yang dimaksud adalah mengenai asas-asas, norma, kaidah dari peraturan perundangan,
perjanjian serta doktrin (garan). Daam penelitian ini, peneliti menggunakan
pendekatan kualitatif. Pendekatan kualitatif adalah pendekatan penelitian yang
diarahkan untuk pencapaian tujuan memperoleh penjelasan secara mendalam atas
penerapan sebuah teori.Magasid dalam ijtihad ulama-ulama klasik “include atau
sebagai cabang pembahasan dari giyas, bukan sebuah cabang ilmu atau metode ijtihad
yang berdiri sendiri, namun pada masa-masa selanjutnya-ulama kontemporer-
pembahasan magasid merupakan ilmu yang berdiri sendiri.

Kata Kunci : Spektrum, Magasid Al-Syariah, Rekonstruksi |jtihad

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 31



Al-Astar : Journal of ISamic Sudies e-1SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

A. PENDAHULUAN

Magasid as syar iyah ataupun magasid as syari” bukanlah sebuah cabang ilmu
yang baru dimunculkan pada abad-abad terakhir masa ulama muta’akhhirin atau
mereka yang disebut dengan ulama kontemporer, namun karena pembahasan
terhadap masalah ini mendapat perhatian lebih dibandingkan bab-bab lainnya
dalam ilmu syari’ah dan bentuk ijtihad lainnya, makailmu ini terkesan produk baru.
Berdasarkan pembacaan segjarah terhadap cabang ilmu ini, kebanyakan mengklaim
bahwa Imam Asy Syatibi (Busyro 2020,45). adalah tokoh yang pertama kali
mengangkat magasid sebagal cabang ilmu dalam memahami syari’ah dalam
bukunya ‘Al Muwafagat’ yang sebelumnya bernama ‘Unwan at ta’rif bi asrar at
taklif. Hal ini adalah wajar, karena pada redlitasnya, bahwa Imam Asy Syatibi
adalah ulama pertama yang menyusun sebuah buku yang fokus membicarakan
perihal magasid ini, meskipun pada tataran praktek penggunaan dan substansi, ilmu
ini sudah mulai diangkat sgak abad ke 3 H, oleh ulama-ulama salaf seperti Imam
At Tirmizi Al Hakim (Ar Raisyuni 1995 ,40). Abu Manshur Al Mathuridy(333 H),
Abu Bakar Qaffal asy syasy (365 H), Abu Bakar Al Abhary (375 H), Al Bagillani
(403 H), yang selanjutnya adalah 2 ulama yang kitabnya merupakan ummahatul
kutub dalam thariqah syafi iyah/mutakallimkin yaitu Imam Al Haraman dan
muridnya Imam Al Ghazali, bahkan disebutkan bahwa Imam Al Haramain
menyebutkan lafaz'al magasid, a magsud, dan a gashdu sebanyak 10 kali dalam
kitabnya Al Burhan (Ali Habibullah 2005.80). Namun dengan data ini tidaklah
berarti bahwa ulama-ulama sebelum abad ke 3 H tidak ‘melirik’ magasid dalam
ijtihad-ijtihad mereka, karena pada hakikatnya ilmu ini tidak terlepas dalam proses
ijtihad, namun tidak ‘terbahasakan’ secara eksplisit dalam kitab dan ijtihad mereka.

Adapun lebih lanjut mengenal defeniss Magasid, Imam Asy Syatibi tidak
menguraikan secara langsung dalam kitabnya, hal ini disebabkan banyak hal,
diantaranya sudah adanya pemahaman secara jelas mengena perihal magasid ini
dari kitab-kitab ulama sebelumnya (Busyro 2020,46), maka tidaklah heran jika
Imam Asy Syatibi tidak mendefensikan magasid baik secara bahasa ataupun istilah.
Namun beberapa ulama pada beberapa abad terakhir mencoba mendefinisikan
magasid syari’ah, dengan tujuan adanya kesepahaman dan perseps yang jelas
terhadap ilmu ini. Di antara sgumlah pendefenisian yang ada, apa yang

32 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)



Al-Astar : Journal of ISamic Sudies e-1SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

diungkapkan olen ahmad Ar Raisuni berikut ini dapat memberikan gambaran
mengenal magasid syariah, yaitu: Tujuan dari diletakkanya syari’ah untuk
mewujudkan maslahah bagi hambaNya (Ar Raisyuni 1995.19). Definis ini
berintikan bahwa magasid adalah hikmah dari setiagp hukum yang ditetapkan
syari’ah, oleh sebab itu para fugaha’ lebih sering menggunakan lafaz hikmah dari
pada al magsud. Sehingga dalam kagian ini membahas bagaimana upaya
pembacaan terhadap posisi Magasid dalam bentuk-bentuk ijtihad kotemporer dan
komparasinya dengan ijtihad para ulamaklasik.
B. METODE PENELITIAN

Jenis penditian ini adalah jenis peneitian Yuridis Normatif, dimana
penelitian Yuridis Normatif adalah penelitian hukum yang meletakkan hukum
sebagal sebuah bangunan sistem norma. Sistem norma yang dimaksud adalah
mengenal asas-asas, norma, kaidah dari peraturan perundangan, perjanjian serta
doktrin (garan). (Mukti fgar & yulianto achmad,2010.34&51). Dalam penelitian
ini, peneliti menggunakan pendekatan kualitatif. Pendekatan kualitatif adalah
pendekatan penelitian yang diarahkan untuk pencapaian tujuan memperoleh
penjelasan secara mendalam atas penerapan sebuah teori (Mukti Fgjar& Y ulianto
Achmad 2010.29).

Sumber data yang di gunakan adalah data primer dan data sekunder yakni
terkait pembahasan Magoshid Al-Syariah. Teknik Pengumpulan Data
menggunakan Studi kepustakaan adalah segala usaha yang dilakukan oleh peneliti
untuk menghimpun informasi yang relevan dengan topik atau masalah yang akan
atau sedang diteliti (Anis Eliyana 2019.527). Sedangkan Teknik analisis data yang
digunakan adalah aktivitas dalam analisis data kualitatif dilakukan secara induktif
dan berlangsung secara terus-menerus sampai tuntas, sehingga data sudah jenuh.
Analisis penelitian ini menggunakan model induktif penjelasan dari masing-masing
langkah.

C. PEMBAHASAN
1. Posis Magasid Dalam Ijtihad Ulama Klasik
Berbicara tentang hal ini tentunya membutuhkan pembelgaran lebih
dalam dan serius terhadap kitab-kitab ulama yang secara implisit ataupun

eksplisit menyebutkan pembahasan magasid ini dalam kitabnya, hal ini

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 33



Al-Astar : Journal of ISamic Sudies e-1SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

dibutuhkan sebagai upaya pengenaan posisi dan fungs ilmu magasid syariah
dalam ijtihad ulama-ulama terdahul u.
a. Definis Ijtihad
Ijtihad secara bahasa bermakna ‘bazl al juhd’ : Mengerahkan segala
upaya untuk sampai pada sesuatu yang tidak bisa dicapal kecuali setelah
melalui kesulitan dan beban yang berat. Sedangkan secara istilah ulama
ushul, ljtihad bermakna: Usaha seorang fagih dengan segenap
kemampuannya untuk sampai pada ‘zhan’ terhadap sebuah hukum syariah.
Dari defenis ini dapat difahami bahwa ijtihad hanya berlaku pada ruang
lingkup ‘dzhan’ sgja, atau dengan bahasa lain, bahwa ijtihad hanya berlaku
pada permasalahan-permasalahan yang belum ada hukum dan nashnya,
ataupun hukum yang dihasilkan dari sebuah nash yang dzhanni dilalah dan
dzanni ats tsubut, seperti sebuah hukum yang berlandaskan pada hadis
ahad, ataupun hukum yang dihasilkan dengan menggunakan kaidah-kaidah
ushuliyah pada mazhab tertentu. Adapun hukum-hukum yang
berlandaskan pada dalil-dalil gath’i-secara tsubutiyah dan dilalah- maka
bukanlah ruang lingkup ijtihad, seperti permasalahan akidah, akhlag, al
mugaddarat, dan apa yang disebut dengan istilah ‘ma “ulima min ad din bi
adh dhorurah’ (Seperti kewgjiban puasa, sholat, dil) serta beberapa
kaidah-kaidah umum lainnya, seperti kaidah raf'u al haraj, larangan
mencelakai orang lain, dil. Dalil-dalil yang bersifat gath’i ini tidak
mungkin saling bertentangan satu sama lainnya apalagi bertentangan
dengan dalil dzanni atau ijtihad seseorang, berbeda dengan dalil-dalil
dzhanniyah, sehingga kekuatan hukum yang dihasilkan dari kedua jenis
dalil inipun berbeda pula.
b. Persyaratan seorang mujtahid
Permasalahan ini mermiliki pembahasan panjang dalam buku-buku
ushul figh, namun secara umum ada beberapa persyaratan yang harus
dimiliki seseorang sehingga layak melakukan ijtihad:
1) Ma’rifah terhadap kitabullah-bukan bearti harus hafal, minimal
mengetahui  dalil-dalil yang berkaitan dengan al ahkam, yang

34 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)



Al-Astar : Journal of ISlamic Sudies e-|SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

2)

3)
4)

berjumlah 500 ayat-menurut Imam Ar Razy, sedangkan Imam Asy
Sydfi’i mensyaratkan hafalan terhadap al-Quran bagi mujtahid.
Ma’rifah terhadap sunnah meskipun tidak keseluruhan, ijma’,
Qiyas dan syarat-syaratnya, ilmu bahasa arab nahwu dan sharaf
Ma’rifah terhadap nasikh dan mansukh

Mengetahui metode ijtihad (Al-Isnawi, Jamauddin 2009 .198).
Sedangkan Imam Asy Syatibi menjadikan pemahaman terhadap
magasid dan kemampuan untuk mengistimbat sebuah hukum dari
pemahaman magasid ini sebagal persyaratan pertama bagi seorang
mujtahid, Maka menurutnya wajib bagi seorang mujtahid untuk
mengetahui maksud dan rahasia dari disyari ahkannya sebuah hukum,
hal ini disebabkan bahwa dalil-dalil syariah datang dengan berbahasa
arab, sedangkan lafaz bahasa arab yang memang sudah merupakan
keistimewaaannya dapat dimaknai lebih dari satu makna, disamping
bahwa pada realitasnya dalil-dalil hukum pada furu’ syariah sering
mengalami pertentangan antara satu denagn lainnya, maka dari
sgjumlah interpretas yang mungkin muncul disebabkan kondisi ini
dibutuhkan adanya pemahaman terhadap magasid syari’, sehingga
mujtahid tidak terjebak pada keragaman makna dan dalil yang ada,
bahkan pemahaman terhadap magasid ini juga berfungs pada
permasal ahan furu™ yang belum ada hukum dan nashnya, dalam artian,
permasalan ini dapat dicarikan hukumnya melaui qgiyas, istihsan,
maslahah mursalah, uruf, dil dengan wasilah magasid, karena sebuah
nash jika hanya difahami secara leterlek dan dzohirnya sgja, maka
hanya akan menghasilkan pemahaman dan ruang lingkup yang sangat
terbatas, berbeda ketika nash ini difahami dengan memperhatikan
magasidnya, maka pemahaman dengan bentuk ini dapat membuka
pintu seluas-luasnya untuk bermacam bentuk ijtihad seperti qiyas,
istihsan dil. Apa yang diungkapkan oleh Imam Asy Syatibi dalam Al
Muwafagat senada dengan apa yang dinyatakan oleh Ibnu a Araby
dalam kitab Ahkam Al Quran: lam yafham asy syari'ah man lam
yahkum bi al maslahah™ Setelah Imam Asy Syatibi dan Ibn Arabi

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 35



Al-Astar : Journal of ISamic Sudies e-1SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

memberikan posisi yang begitu besar terhadap magasid dalam ijtihad,
maka ulama-ulama selanjutnya juga mengikuti As Syatibi dalam hal
ini.
c. Magasid dalam ijtihad dan kitab-kitab ulamaklasik
Pembahasan magasid dalam kitab-kitab ulama klasik selalu
ditempatkan pada pembahasan giyas, khususnya ketika berbicara tentang
pembagian ‘illah’ berdasarkan maksud dari syari’ menjadi 3 bagian,
dharuriyat, hajiyat, dan tahsiniyat, ha ini perlu diketahui bahwa ada
perbedaan peran antara posiss magasid dalam ijtihad ulama klask dan
ulama-ulama kontemporer (Al-Hasani 1smail.1998.37)
2. Magasid dalam kitab Ulama Klasik
a. Imam Al Haramain
Sebagaimana diungkapkan oleh sejumlah muhagqiqin, bahwa Imam
Al Haramain merupakan ‘ar raid dalam pembahasan magasid. Dalam
bukunya Al Burhan fi Ushul Al figh, Imam Al Haramain membagi
magasid syariah menjadi dua jenis, Pertama Magasid yang dihasilkan
secara istigra, tidak termaktub dalam nash- Kedua: Magasid yang terdapat
dalam nash dan difahami melalui gorinah-qorinah yang ada, konklusi ini
difahami ketika Imam Al Haramain menjelaskan tentang bab-bab mana
sga yang boleh diterapkannya metode qiyas dalam pengambilan

hukumnya, maka Imam Al Haramain membagi Ushul Syari ah menjadi 5

bagian:

1) Ushul yang secara akal merupakan ha yang dharuri demi
keberlangsungan hidup, seperti hifz ad dima’” dan larangan melakukan
pembunuhan, hal ini merupakan “illah diwajibkannya gisas.

2) Ushul yang berhubungan dengan kepentingan umum, akan tetapi tidak
sampal pada martabat dharury, ushul seperti ini merupakan ‘illah bagi
beberapa bentuk transaksi dalam syariah.

3) Ushul yang merupakan anjuran terhadap adab-adab yang seharusnya
(Tahsinat)

4) Ushul yang berhubungan dengan perkara-perkara yang mandub
sunnah

36 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)



Al-Astar : Journal of ISamic Sudies e-1SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

5) Ushul yang tidak bisa difahami maknanya,

Pembagian yang dilakukan oleh Imam Al Haraman ini dapat
dikatakan pembagian yang sama sebagaimana dilakukan oleh Imam Asy
Syatibi ketika menyebutkan pembagian magasid menjadi dharuriyah,
hajjiyah dan tahsiniyah. Maka kelima ushul syariah ini menurut Imam Al
Haramain merupakan magasid syariah yang tidak termaktub secara nash-
magasid istigraiyah (Al Juwainy 1938,16-17), ketika kelima point ini
telah diakui keberadaannya sebagai ushul dalam syariah, maka boleh
melakukan giyas terhadap ushul-ushul syariah tersebut.

Kedua, Adapun Magasid yang didapati melalui garinah yang
menyertai teks, Imam Al haramain menjelaskan lebih lanjut bahwa untuk
memahami maksud dari disyariahkannya sebuah hukum membutuhkan
adanya qorinah yang menguatkan bangunan pemahaman tersebut, dan
garinah ini ada dua jenis. Al gara’in al haliyah (kondisi datangnya nash)
dan al garain al magaliyah (difahami dari lafaz nash).

b. Imam Al Ghazali

Sementara apa yang dilakukan olen Imam Al Ghazali dalam
kitabnya ‘Al Mushtasyfa, al mankhul, dan Syifa’al ghali’ juga tidak jauh
berbeda dengan apa yang dituliskan oleh Asy Syatibi dalam kitabnya al
muwafagat, dengan menyebutkan bahwa tujuan dari syari ah adalah untuk
memelihara agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta manusia serta
menyebutkan pembagian maslahah menjadi dharuriyah, hagjjiyah dan
tahsiniyah, Tidak hanya sampai di sini, Imam Al Ghazali juga menjelaskn
bahwa bagi setiap jenis dari maslahah ini disertai ‘mukammila’ pelengkap
untuk lebih menyempurnakan maslahah yang ada, seperti persyaratan
adanya tamatsul dalam gisas (pelengkap hifz nafs dharury), anjuran untuk
tidak menikahkan wanita yang masih kecil kecuali dengan laki-laki yang
sekufu™ dan dengan mahar mits (Pelengkap untuk maslahah hajjiyah) dlil.

Dari pembagian ini, Al Ghazali menambahkan bahwa ketiga jenis
maslahah ini merupakan makna dari almunasabah (merupakan salah satu
metode pencarian ‘illah dalam bab qgiyas), oleh sebab itu seluruh

munasabah yang ada mempunyai satu tujuan yang sama yaitu mewujudkan

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 37



Al-Astar : Journal of ISamic Sudies e-1SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

maqasid as syari’. Berikut petikan contoh dari fungss munasabah dalam
penetapan hukum: Rasulullah melarang seseorang untuk menjadi gadhi-
memutuskan hukum satu perkara ketika dalam kondisi marah, selanjutnya
ulama berbeda pendapat, apakah ‘illah’ pelarangan ini hanya terbatas pada
‘kondisi marah sgja ataukah mencakup yang lainnya? Imam Ghazali
berpendapat dalam hal ini dengan menyatakan : bahwa kondisi seseorang
dalam keadaan marah di dalam hadis ini memiliki dua kemungkinan :
pertama: larangan gadha’ memang disebabkan oleh kondisi marah, kedua:
termasuk kondis lain yang menyebabkan kegelisahan dan tidak objetif
dalam mengambil keputusan, ketika ‘illah’ pelarangan dalam hadis ini
dikembalikan pada kemungkinan kedua, maka inilah yang dinamakan
dengan al munasabah.
c. Fakhruddin ar Razy (606 H) dan Saifudiin Al Amidy (631 H)

Kedua ulama ini merupakan ulama yang merangkum keempat
ummahatul kutub dalam tharigah syarfi‘iyah ( Al ‘Ahdu, Al Mu’tamad, Al
Burhan dan Al Mushtasyfa), yang mana keempat kitab ini ditalhis oleh Ar
Razy dalam kitabnya Al Mahsul, dan oleh Al Amidy dalam kitabnya Al
Ihkam fi ushul al ahkam. Point penting yang paling berpengaruh dalam
kitab Al Ihkam perihal magasid, bahwa Imam Al Amidy menjadikan
magasid sebagai wasilah dalam mentarjih jika terjadi beberapa
kemungkinan dalam proses giyas, dan Al Amidy juga merupajan ulama
pertama yang membagi magasid dharuriyah menjadi lima yaitu (hifz ad
din, an nafs, al ‘agl, al mal, dan an nasal).

Setelah keempat ulama ini dan beberapa ulama-ulama selanjutnya
seperti Ibnu Taimiyah, Ibnu Qayyim, Al garafy, Ibnu Rusd ’z bin abd as
Salam, dan Najmuddin Ath Thufi, perkembangan magasid syari ah tidak
mengalami perubahan dan perkembangan yang begitu berarti, karena pada
masa-masa setelah ngimuddin ath Thufi merupakan masa kejumudan
dalam dunia figh dan syariah, begitu juga dengan kitab Al Muwafagat
yang ditulis oleh Imam Asy Syatibi, beberapa waktu lamanya kitab ini
tidak begitu diperhatikan oleh sgjumlah besar kalangan ulama, hingga
akhirnya Imam Muhammad Abduh menyingkap kembali kitab dan faham

38 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)



Al-Astar : Journal of ISlamic Sudies e-|SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

Magasid yang pernah diusung oleh Imam Asy Syatibi, yang kemudian
proses ini dilanjutkan oleh Syeikh Rasyid Ridho dan Syeikh Abdullah
Darrgj-murid Muhammad Abduh yang merupakan pentahqiq kitab Al
Muwafagat, hinggailmu ini kembali dibahas dan mendapat perhatian lebih
dari kalangan ulama kontemporer.

Dari pemaparan ini, dapat diambil kesimpulan bahwa pembahasan
terhadap magasid dalam ijtihad ulama-ulamaklasik “include” atau sebagai
cabang pembahasan dari giyas, bukan sebuah cabang ilmu atau metode
ijtihad yang berdiri sendiri, namun pada masa-masa selanjutnya-ulama
kontemporer- pembahasan magasid merupakan ilmu yang berdiri sendiri.

3. Pembahasan Magasid Versi Ulama Kontemporer

Imam Muhammad Ath Thahir Muhammad ibn Asyur merupakan ulama
kontemporer yang pertama kali mengusung pembahasan magasid sebagai salah
satu metode ijtihad yang berdiri sendiri,yang dinamakan dengan ‘istidlal at
tagsidy’ bahkan disebut sebagai pengganti dari ushul figh (Ali Habibullah
2005.84) Adapun latar belakang lahirnya pemikiran ini menurut ibn Asyur,
bahwa mayoritas ‘ushul’ atau kaidah yang digunakan dalam menghasilkan
sebuah hukum figh adalah ushul yang sifatnya ‘dzhan’ bukan qathi’,hal ini
disebabkan karena dunia figh adalah dunia ijtihad, dan ijtihad hanya berkisar
pada ruang lingkup ‘dzhan’, disebabkan hal ini maka sangat sulit untuk
mengadakan “tagrib® di antara sgjumlah mazhab figh yang telah ada, hingga
dari redlitas ini, Ibn Asyur berijtihad untuk mengadakan pembahasan khusus
terhadap kaidah yang bersifat magasidiyah menelusuri hikmah dan maksud
dari sebuah hukum sebagai upaya tagrib dari sgumlah mazhab figh. Di
samping hal ini, Ibn Asyur ingin mewujudkan adanya sebuah kaidah dan ushul
yang gath’i ataupun mendekati gath’i dalam ijtihad figh yang berlandaskan
dari ilmu magasid syari ah. Dari pijakan awal ini, dapat dibaca bahwa Ibn
Asyur menginginkan adanya tajdid dalam dunia figh-ijtihad, kesimpulan ini
lebih dipertegas lagi dengan ungkapan lbn Asyur yang menyatakan bahwa
magasid syariah adalah pengganti dari ilmu ushul figh kaidah ushul figh.
Benarkah tgdid figh ini memang diperlukan? Lalu sgjauh apa perbedaan

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 39



Al-Astar : Journal of ISamic Sudies e-1SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

mendasar antara pemahaman magasid verss ulama klasik dan ulama
kontemporer serta pengaruhnya dalam ijtihad figh?

Dalam Figih ahlu sunnah bahwa dengan wafatnya Rasulullah pada tahun
11 H, maka pada saat itulah nash agamapun terhenti, berbeda dengan figh
syiah yang menganggap nash masih ada hingga tahun 329 H tepatnya ketika
terjadi a ghibah al kubra, lalu ha ini menimbulkan satu fenomena di kalangan
kaum muslimin waktu itu, dimana mereka dihadapkan pada sgjumlah
permasalahan yang tidak ditemukan jawabannya secara langsung dari nash
yang sudah ada, maka dari kondisi ini, para ulama berijtihad untuk melahirkan
kaidah-kaidah dan beberapa peraturan sebagai alat untuk mengistimbat hukum,
seperti giyas, istihsan, maslahah mursalah dan lainnya, serta menghadirkan
dalil-dalil atas keabsahan kaidah-kaidah ini. Perjalanan ijtihad ini terus
berlangsung dengan berbagai perubahan dan perkembangannya-terlebih pada
kaidah-kaidah ushuliyah-, dengan penambahan dan pendeskripsian yang lebih
dalam, seperti pada masalah giyas, pembahasan tidak hanya dicukupkan pada
rukun dan metode akan tetapi semakin melebar ke pembahasan metode
pencarian ‘illah’, hingga kitab-kitab ulama terdahulu dipenuhi dengan beberapa
persyaratan dan batasan-batasan pada hampir setigp kaidah dan pembahasan
yang ada, dari prosesini lahirlah sebuah kesimpulan : bahwa dzhan merupakan
hujjah dalam dunia figh ijtihady karena memang pada mayoritasnya ijtihad
ulama-ulama ini berangkat dari dzhan (Ali Habibullah 2005.57). Maka dari
deskrips ini tidaklah harga mati bagi ulama-ulama setelah mujtahidin masa-
masa awa ijtihad untuk mengadakan tadid figh beserta ushulnya, karena
pembahasan figih merupakan pembahasan yang paling dekat denagn kehidupan
masyarakat yang selalu mengalami perkembangan dan perubahan yang sangat
cepat, di lain sisi tgdid juga merupakan proses perbaikan metode berfikir,
perpindahan dari metode taglid, hafalan dan sekedar nagl pendapat-pendapat
ulama terdahulu menjadi proses hidupnya figh dan pola fikir bukan hanya
sekedar mengutip dan memilih pendapat ulama-ulama terdahulu.

Posisi tgjdid di sini dapat difahami, bahwa ketika giyas sebagai salah satu
metode ijtihad tidak bisa digunakan sebagal wasilah untuk menggali sebuah
hukum yang disebabkan beberapa sebab, seperti adanya perbedaan yang

40 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)



Al-Astar : Journal of ISamic Sudies e-1SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

kontras antara al asl ( al maqgis ‘alaih) dan al far’u, disebabkan perubahan dan
timbulnya beragam permasalahan baru, maka kondisi ini memaksa untuk
lahirnya metode ijtihad magasidy, katakanlah analoginya seperti ini: ketika
ulama-ulama klasik mencetuskan metode ijtihad seperti istihsan, maslahah
mursalah dll disebabkan bahwa sebuah permasalahan yang bersangkutan tidak
termasuk dalam metode giyas, maka seperti itu pula kondisi ijtihad magasid
sadt ini.

Namun, Magasid yang dikatakan oleh Ibn Asyur sebagai solusi menuju
gath’inya atau mendekati gath’i sebuah hukum tidak secara mutlak dapat
difahami dan diterima begitu sga, karena posis ilmu magasid dalam hal
ini memiliki dua peran, pertama: Sebagai penyingkap dari hikmah yang
terkandung dari sebuah nash, dan kedua : sebagai sumber untuk menghasilkan
sebuah hukum, maka apa perbedaan antara hukum yang dihasilkan melalui
metode magasid dengan metode istihsan dan maslahah mursalah, karena kedua
sumber ini juga berpijak pada maslahah. Untuk elaborasi lebih lanjut dari
istidlal at tagsidy ini dapat terlihat jelas dari contoh berikut:

Pensyaratan adanya wali dalam akad nikah:

ParaUlamadalam hal ini terbagal menjadi 3 kelompok besar:

1. Menurut Imam Malik dan Syafi'i, wali merupakan salah satu syarat sahnya
nikah.

2. Menurut Imam Abu Hanifah, Zufar, Sya'bi dan Az Zuhri , jika seorang
wanita menikahkan dirinya dengan laki-laki yang kafa ah maka nikahnya
sah.

3. Sedangkan golongan ketiga membedakan jika wanita tersebut masih gadis
atau janda, dan wali hanya disyaratkan bagi gadis, sedangkan janda
keberadaan wali dalam akd nikah tidaklah disyaratkan.

Menanggapi perbedaan ini 1bn Rusyd menyebutkan bahwa latar belakang
terjadinya ikhtilaf di kalangan ulama dalam pensyaratan wali adalah lahirnya
beberapa kemungkinan-kemungkinan dan interpretas dari nash yang
mensyaratkan perwalian tersebut, di samping nash-nash ini juga masih
dipertentangkan kesahihanya, kecuali satu hadis yang diriwayatkan oleh Ibn
Abbas. Dengan kondis ini, maka hukum yang dihasilkanpun bersifat dzhan.

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... |41



Al-Astar : Journal of ISamic Sudies e-1SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

Menengahi dari sgumlah pendapat yang ada, Ibn Asyur lebih condong kepada
pendapat pertama yang dikuatkan dengan metode istidlal at tagshidy : Bahwa
magasid as Syari™ dari adanya "akad nikah™ adalah memebedakan antara akad
nikah dengan akad-akad lainnya, dan salah satu cara untuk mewujudkan
magasid syari’ dalam pembedaan ini adalah dengan mensyaratkan adanya wali,
karena akad-akad lainnya dalam kehidupan manusia tidak ada satupun yang
mensyaratkan keberadan wali (Y usuf Qardhawi.150)

Di samping itu, metode ijtihad magasidy tanpa batasan dan ruang lingkup
yang jelas juga dikhwatirkan menjadi pembuka kesempatan bagi setiap orang
untuk mengeluarkan sebuah hukum berdalih dengan asas magasid dan
mencampur adukkan antara mafhum magasid dengan mafhum dharurat untuk
melegalkan hal-hal yang jelas-jelas di larang dalam syari ah, seperti beberapa
pihak yang menyatakan penghalalan bunga bank dengan dalih maslahah ‘ad
dharurat tubih al mahzurat’, dan banyak fenomena-fenomena lain yang
senada, ketika nash ditinggalkan begitu sgja dengan dalih maslahah ataupun
magasid.

Mungkinkah nash bertentangan dengan maslahah?

Sebuah nash yang qath’i secara tsubut dan dilalahnya tidak mungkin
bertentangan dengan maslahah, dan kalaupun seandainya bertentangan maka
nash gath’i dikedepankan dari pada maslahah, karena sebagaimana dijelaskan
di awa bahwa ruang lingkup ijtihad tidak mengutak-atik tataran nash-nash
yang gath’i. Pembicaraan di sini hanyalah seputar nash-nash yang dzhanni,
baik secara tsubut ataupun dilalahnya. Daam mazhab Malikiyah dan
Hanafiyah jika terjadi pertentangan antara maslahah qath’iyah dan nash
dzhanni maka maslahah yang qot’i lebih dikedepankan ketimbang nash, atau
nash dijadikan pentakhsis bagi nash tersebut. Berbicara mengenai hal ini, sosok
kontroversi yang paling sering disebut adalah Najmuddin Ath Thufi. meskipun
sangat banyak pemikir-pemikir kontemporer yang mengikutinya bahkan
melampaui dari apa yang disampaikan oleh Ath Thufi, Ath Thufi ketika
mensyarah hadis ‘la dharara wa la dhirara’ menanggapa perihal maslahah
ini  dengan ungkapannya : bahwa maslahah dikedepankan daripada nash dan

ijma dengan metode ‘takhsis atau al bayan’, sehingga menurut Ath Thufi,

42 | Al-Astar : Volume 2 Nomovr 1 (2023)



Al-Astar : Journal of ISamic Sudies e-1SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

seluruh hukum syari‘ah yang ada ditakhsis oleh hadis la dharara wa la
dhirara, pernyataan Ath Thufi tentu saja mendapat tanggapan yang luar biasa
dari ulama-ulama lainnya, karena pada hakikatnya, maslahah hanya dapat
difahami dari nash-sebagaimana yang diungkapkan oleh Asy Syatibi bahwa
maslahah didapati melalui nash dengan metode istigra’ bukan mutlak difahami
dengan hasil logika dan akal sgja (Asy Syatiby, 2003.315), oleh sebab itu
ketika terjadi pertentangan antara maslahah dan nash, maka pada hakikatnya
adalah pertentangan antara nash yang satu dengan nash yang lainnya, bukan
antara maslahah dan nash.

Tajdid Figih dengan istidlal at tagshidy?

Ulama-ulama klasik ketika menggali hukum dan makna dari sebuah nash
maka metode yang digunakan adalah melalui “‘dilalah alfaz’ dan tidak melihat
sisi maqasid syari’ dari nash tersebut sebagaimana yang diungkapkan oleh Asy
Syatibi, latar belakang inilah yang menyebabkan Ibn Asyur untuk merombak
tatanan ushul figh yang ada dengan menambahkan istidlal at tagshidy sebagai
salah satu metode ijtihad, akan tetapi pada hakikatnya Ibn Asyur bukan sekedar
hanya menambahkan point ‘istidlal at tagshidy’ ke dalam metode ijtihad, akan
tetapi istidlal at tagsidy ini juga menjadi ‘hakimah’ alat pengontrol bagi metode
ijtihad lainnya, hingga sangat sering ditemukan benturan antara istidla ini
dengan metode ijtihad lainnya. Sebelum melihat lebih lanjut bentrokan antara
metode ini ada baiknya lebih dahulu menyinggung ushul-ushul dan kaidah
ijtihad versi ulama ahlu sunnah yaitu: Qiyas, Istishab, Maslahah mursalah,
Istihsan dan sad az zara’i. Selanjutnya Untuk lebih merinci permasalahan ini
adalah sebagai berikut:

Magasid dan Qiyas

Sebuah ungkapan menyatakan : keberadaan magasid merupakan pertanda
matinya giyas (Ali Habibullah.2005.153), pada prakteknya bahwa ketika
ijtihad ala magasid ini diterapkan, maka giyas versi ulama-ulama klasik tidak
lagi digunakan, karena perbedaan mendasar antara keduanya : bahwa dengan
metode magasid tidak dibutuhkan untuk mencari ‘illah® bagi setiap
permasalahan-permaslahan kontemporer, karena yang terpenting dari sebuah
hukum ataupun nash adalah hikmah ataupun maslahah, hingga permasal ahan-

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... |43



Al-Astar : Journal of ISamic Sudies e-1SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

permasalahan ini hanya cukup dikembalikan pada sebuah kaidah magasidiyah
yang merupakan istigra’ dari nash-nash yang ada. Begitu juga dengan istihsan,
ketika qiyas tidak lagi dipergunakan secara otomatis istihsan juga
tersampingkan, karenaistihsan pada hakikatnya adalah cabang dari giyas.

Istidlal at tagsidy ini juga memperbesar makna ‘illah’ dalam qiyas
sehingga membuka pintu selebar-lebarnya bagi permasalahan apa sga yang
mempunyai hikmah yang sama dari sebuah hukum. Dalam giyas, sebuah “illah’
disyaratkan keberadaannya ‘mundhabithah’ (Al Amidi 2005.80) oleh sebab itu
ulama tidak menggunakan hikmah sebagai ‘illah’, sebagai contoh: ‘illah
diperbolehkannya berbuka puasa pada bulan ramadlan adalah “safar’
perjalanan, sedangkan hikmahnya adalah raf'u al masyaqgah, ketika al
masyaqqgah dijadikan sebagai ‘illah, maka akan membuka pintu bagi
permasal ahan-permasalhan lain untuk masuk ke dalam hukum ini, seperti para
pekerja yang bekerja keras seharian pada bulan puasa apakah juga
diperbolehkan untuk berbuka puasa, karena mereka juga mengalami kondis
masyaqgah! kalau sebuah hukum dikembalikan pada hikmahnya maka para
pekerja di sini juga berhak untuk berbuka puasa, namun jika dikembalikan
pada ‘illah yang diambil dari nash maka jawabannya adalah tidak
diperbolehkan berbuka puasa karena nash hanya membatas ‘illah di sini
sekedar “safar’ bukan yang lainnya.
Magasid dan Al Istishab

Istishab merupakan hujjah menurut Malikiyah, Imamiyah, Hanabilah dan
kebanyakan ulama syafi iyah dan ulama-ulama Ahnaf. Bentrokan yang terjadi
antara istidlal at tagsidy dengan istishab ini adalah : bahwa pada dasarnya
istishab mempunyai beberapa bentuk seperti asholah al ibahah, dan bara ah az
zZimmah yang merupakan bara’ah ashliyah dan bukan sebuah hukum yang
mengharuskan sesuatu ilzam, sedangkan dengan diterapkannya metode istidlal
at tagshidy pada bentuk istishab, ini bisa merubah sebuah bentuk istishab
menjadi sebuah keharusan ilzam, hal ini sangat bisaterjadi, karenajikaternyata
satu bentuk istishab merupakan salah satu sarana untuk mewujudkan magasid
as syari’, maka posis istishab di sini yang tadinya merupakan sebuah
kebolehan menjadi sebuah keharusan.

44 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)



Al-Astar : Journal of ISamic Sudies e-1SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

Magasid dan Maslahah Al Mursalah

Maslahah a mursalah merupakan hujjah dan salah satu metode ijtihad
menurut Hanabilah dan Malikiyah, sedangkan hanafiyah dan Syafi‘iyah tidak
mengakuinya sebagai hujjah. Bentrokan yang terjadi antara maslahah a
mursalah dengan istidlal at tagsidy adalah bahwa tidak mungkinnya
menggunakan maslahah yang masih bersifat dzhan-dalam hal ini maslahah a
mursalah- dengan adanya maslahah yang merupakan pembacaan magasid
syari’ dari nash-nash yang sudah ada dengan metode istidlal at tagshidy, maka
sudah tertentu magqasid syari’ yang didapatkan dari nash lebih dikedepankan
daripada sekedar maslahah yang masih bersifat multi penafsiran.

Hemat Penulis, dari deskrips ini tidaklah mengherankan jika
pembahasan magqasid asy syari’ah mendapatkan porsi yang lebih dalam
pembahasannya dibanding pembahasan-pembahasan figh ataupun ushul figh
lainnya, karena memang pada dasarnya ilmu ini merupakan satu bentuk metode
ijtihad baru yang lahir pada abad ke 20. Lebih lanjut dapat dikatakan bahwa
metode istidlal at tagsidy hanya mempunyai 2 ushul sgja dalam menetapkan
sebuah hukum, yaitu:

1. nash kitab dan sunnah

2. aka logka, di mana magasid difahami melalui nash lalu magasid ini
diterapkan ke dalam berbagal bentuk permasalahan yang ada. Sehingga
ijtihad yang dilakukan seorang mujtahid dengan metode istidlal at tagsidy
ini adalah sebagai berikut:

a ljtihad dalam nash-nash syari’ah, dengan cara mengali makna dari
sebuah nash melalui lafaz nash tersebut dan menghasilkan hukum yang
dimaksud.

b. Ijtihad dalam mencari magasid yang terkandung dari sebuah nash

c. ljtihad untuk menetapkan sebuah hukum yang belum terdapat nash dan
hukumnya.

Jadi tidaklah berlebihan ketika Ibn Asyur menyatakan bahwa metode
istidlal at tagsidy ini merupakan pengganti al badil dari ilmu ushul figh, karena
pada tatarannya banyak bentrokan yang terjadi antara metode ijitihad ulama-
ulama klasik dengan metode magasid ini. Bisakah hal ini dikatakan dengan

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 45



Al-Astar : Journal of ISamic Sudies e-1SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

tgjdid dalam dunia figh? Jawabannya tentu sgja bisa, karena pada hakikatnya
tajdid pada dunia figh itu sendiri memiliki dua bentuk, pertama: tajdid dari
segi maudlu’ kedua: Tadid dari segi syakal, adapun metode istidlal at tagsidy
merangkum kedua jenis tajdid ini.

Magasid sebagai solusi?

Selain misi tgidid yang diusung oleh faham magasid ini, juga merupakan
sebuah kekhawatiran terhadap stabilitas hukum dan metode ijtihad yang ada,
karena setiap orang akan gampang menghukumi sesuatu dengan dalih magasid,
oleh sebab inilah, para pencetus faham magasid ini memberikan persyaratan
dan metode dalam menggali magasid syari juga selain ilmu magasid as syari ah
juga dibutuhkan apa yang disebut dengan fighul muwazanah sebagaimana yang
diungkapkan oleh Imam Asy Syatibi : Bahwa maslahah yang ada di dunia ini
ada dua segi: dari segi reditas yang ada, dan dari segi maslahah yang
terkandung dalam nash, sehingga pemahaman magasid sga tidak cukup,
namun dibutuhkan pemahaman terhadap kondisi dan permasalahan yang ada.

D. KESIMPULAN

1

magasid dalam ijtihad ulama-ulama klasik ‘include’ atau sebagai cabang
pembahasan dari giyas, bukan sebuah cabang ilmu atau metode ijtihad yang
berdiri sendiri, namun pada masa-masa selanjutnya-ulama kontemporer-
pembahasan magasid merupakan ilmu yang berdiri sendiri.

Dalam penggunaan Magoshid sebagai dalil dalam ijtihad haruslah memahami
antara mafhum magasid dengan mafhum dharurat dan syarat-syarat yang lain
sebagaiman yang telah di jelaskan.

Pemahaman ulama kontemporer terhadap magashid al-syariah sebagai metode
ijtihad tersendiri sangatlah dikhawatirkan akan terjadi kemudahan dalam
menetapkan suatu hukum hanya berdasarkan kepada al asan magashid

DAFTAR PUSTAKA

Al Juwainy, Abu Al Ma’ali. (1938). Al Burhan fi ushul al Figh. Kairo: Dar al Anshar.

Az Zarga’, Mustafa Ahmad. (1968). Al Madkhal Al Fighi Al "Am. Damaskus. Dar Al

fikr

Ar Raisyuni, Ahmad. (1995). Nazriyah al magasid ‘inda imam asy syatibi. Dar a

‘alamiyah il kitab al islami.

46 | Al-Astar : Volume 2 Nomor 1 (2023)



Al-Astar : Journal of ISlamic Sudies e-|SSN 2828-9188
https://jurnal .staimempawah.ac.id/index.php/alastar/ p-1SSN 2829-3339

Al Hasani, Ismail. (1995). Nazriyah Al Magasid ‘Inda Imam Muhammad At Thahir bn
Asyur. U.SA: Al Ma'had a "aami li a fikri a islami.

Al Qardlawi, Yusuf. (1998). As Siyasah Asy Syar’lyah. Kairo: Maktabah Wahbah.

Asy Syatiby, Abu Ishag. (2003). Al Muwafagat. Maktabah At Tawfigiyah. Kairo: Dar
Ath-Thalar’.

Al Amidy, Syaifuddin. (2005). Al Ihkam fi Ushul Al Ahkam. Bairut: Dar Al Kutub &
‘iImiyah,

Ali Habibullah, Syeikh. (2005). Dirasat Fi Falsafah Ushul Al Figh Wa Asy SyariAh
Wa Nadzriyah Al Magasid. Beirut: Dar al Hadi.

Al Isnawi, Jamaluddin. (2009). Nihayah As Sul Fi Syarhi Minhaj Al Ushul. Beirut: Dar
Ibnu Hazm.

Anis Eliyana DKK. Prisiding Temu IlImiah Nasional Balitbang Tahun 2019
“Percepatan Pengembangan Desa Mandiri”’, (Surabaya: Badan Peneliti Dan
Pengembangan Jawa Timur).

Busyro. (2020). Pengantar Filsafat Hukum Islam. Jakarta: Kencana.

Mukti Faar, Yulianto Achmad. (2010). Dualisme Penelitian Hukum Normatif &
Empiris. Y ogyakarta: Pustaka Pelgjar.

Rabiatul Hidayah : Spektrum Maqasid Al-Syariah ... | 47



